Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

10

AGALMA®
Sesion del 1° de Febrero de 1961

El agalma y el maestro.
La funcion fetiche.

La trampa para dioses.
Del objeto parcial al otro.
Un sujeto es otro.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

La ultima vez los he dejado, a manera de relevo en nuestro dis-
curso, sobre un término del que al mismo tiempo les decia que le deja-
ba hasta la préxima vez todo su valor de enigma — el término ayoApa
{agalma}.

No creia decir tan bien. Para un gran numero, el enigma era tan
total que se preguntaban — ¢Qué? ;Qué ha dicho? ;Acaso ustedes
saben? En fin, a quienes han manifestado esta inquietud, alguien de
mi casa pudo dar esta respuesta — que prueba que, al menos en mi ca-
sa, la educacion secundaria sirve para algo — que eso quiere decir Or-
namento {ornement}, adorno {parure}.

Como quiera que sea, esta respuesta no era mas que una res-
puesta para empezar, de lo que todo el mundo debe saber. Aydiiw
{Agallo}, es adornar {parer}, ataviar, y ayoipo {agalma} significa,
en efecto, a primera vista, ornamento, adorno. Pero la nocion de ador-
no {parure}” no es tan simple, y en seguida vemos que eso puede lle-
var lejos. {De qué se adorna uno? ;Por qué adornarse? ;Y con qué?

Si ahi llegamos a un punto central, muchas avenidas deben con-
ducirnos a €l. Pero, en fin, he retenido, para hacer de ¢l el pivote de mi
explicacion, este término, agalma. No vean en ello ningtn gusto por la
rareza, sino mas bien lo siguiente, que en un texto al que suponemos
el mas extremo rigor, el de El Banquete, algo nos conduce a ese punto
crucial.

* Parer es “adornar”, “engalanar”, etc., y Orner es un sinénimo. Pero junto con es-
te sentido, el verbo tiene otro, que remite a “parar”, en el sentido de “parar un gol-
pe”, “desviarlo” o “evitarlo”. Conviene tener presente este segundo sentido en las
preguntas que siguen.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

Este término es formalmente indicado en el momento en que les
he dicho que gira completamente la escena. Tras los juegos del elogio
tales como hasta entonces han sido reglados por el tema del amor, en-
tra ese actor, Alcibiades, que va a hacer que todo cambie.

Lo que me basta como prueba de esto es lo siguiente — €l mis-
mo cambia la regla del juego atribuyéndose con autoridad la presiden-
cia. A partir de ahora, nos dice, no es mas del amor que vamos a hacer
el elogio, sino del otro, y particularmente, cada uno de su vecino de la
derecha. **Verdn que, a continuacidon, esto tiene su importancia,
que** Esto ya es mucho decir. *Si va a tratarse de amor, es en acto, en
esta relacion del uno al otro, que va a tener aqui que manifestarse™”.

Ya les he hecho observar un hecho notable, que se manifiesta
desde que las cosas se comprometen en este terreno, conducidas por el
director de escena experimentado que suponemos que esta en el prin-
cipio de este didlogo. Debo decir que esta suposicion nos es confirma-
da por la increible genealogia mental que mana de ese Banquete, cuyo
anteultimo eco les puntualicé la tltima vez, el Banquete de Kierkega-
ard, y el altimo, ya se los he mencionado, es el Eros y Agape de An-
ders Nygren, siempre suspendido a la armazon, a la estructura de El
Banquete. Y bien, ese director de escena experimentado no puede ha-
cer, desde que se trata de hacer entrar en juego al otro, que no haya
mas que uno — hay otros dos. Dicho de otro modo, como minimo son
tres. Este hecho notable, Socrates no lo deja escapar en su respuesta a
Alcibiades, cuando, tras esa extraordinaria confesion, esa confesion
publica, esa salida que esta entre la declaracion de amor y casi, diria-
mos, la difamacién de Sécrates, éste le responde — No es para mi que
has hablado, es para Agaton.

*Todo esto nos hace sentir que pasamos a otro registro y que la
relacion dual de aquél que, en el ascenso hacia el amor, procede por
una via de identificacién —si ustedes quieren, también, de produccion
de lo que hemos indicado en el discurso de Diotima— estando ayuda-
do para ello por ese prodigio de lo bello, y llegando a ver en ese bello

> [Si va a tratarse de amor, es en acto, y es la relacion del uno al otro la que va a
tener que manifestarse aqui] — Nota de DTSE: “La supresion del «en» tiene por
efecto debilitar la nocidn de puesta en acto, quitando su marco (la relacion) y des-
plazando el acento hacia la intersubjetividad”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

a ¢l mismo identificado aqui al final a la perfeccion de la obra del
amor, encuentra en ese bello su término mismo y lo identifica a esta
perfeccion.** *Otra cosa, pues, entra aqui en juego, otra cosa que esa
relacién univoca que da al término de la obra de amor ese objetivo,
ese fin de la identificacion a lo que he cuestionado el afio pasado, la
tematica del soberano bien, del bien supremo.*> — la complejidad, y
precisamente la triplicidad que se ofrece para entregarnos aquello en
lo que hago sostener lo esencial del descubrimiento analitico, a saber,
esa topologia de la que resulta en su fondo la relacion del sujeto con lo
simbdlico, en tanto que es esencialmente distinto de lo imaginario y de
su captura.

Eso es lo que es nuestro término, que la proxima vez articulare-
mos para cerrar lo que habremos tenido para decir de El Banquete, lo
que me permitira volver a sacar antiguos modelos que les he dado de
la topologia intrasubjetiva,® *en tanto que es asi que debemos com-

* [Esto nos hizo sentir que pasamos a otro registro que el que hemos indicado en
el discurso de Diotima. Se trataba ahi de una relacién dual. Aquél que se compro-
mete en el ascenso hacia el amor procede por una via de identificacion, y también,
si ustedes quieren, de produccion, estando ayudado para ello por el prodigio de lo
bello. En eso, llega a tener en ese bello su término mismo, y lo identifica a la per-
feccion de la obra del amor.] — Nota de DTSE: “Varios problemas se plantean:
1° «hace-hizoy»: ;errata o lapsus?; 2° Recorte erroneo: no se trata de pasar a otro
registro que... tampoco que Lacan haya dicho que, en general, aquél que se com-
promete en el amor procede por via de identificacion, sino que aquél que esta to-
mado en una relacion dual procede asi; 3° Contrasentido: no se trata, en cuanto a
lo bello, de tenerlo {I’avoir}, sino de verlo {le voir} como perfeccion. Si se tratara
de tenerlo, la cuestion de la identificacion estaria arruinada”. — JAM/2 corrige
parcialmente: [Esto nos hace sentir que pasamos a otro registro que el que hemos
indicado en el discurso de Diotima. Se trataba ahi de una relacion dual. Aquél que
se compromete en el ascenso hacia el amor procede por una via de identificacion,
y también, si ustedes quieren, de produccion, estando ayudado para ello por el
prodigio de lo bello. En eso, llega a ver en ese bello su término mismo, y lo identi-
fica a la perfeccion de la obra del amor. ]

> [Hay ahi una relacion bivoca, que tiene por fin la identificacion a ese soberano
bien que he cuestionado el afio pasado. Aqui, otra cosa se sustituye repentinamen-
te a la tematica del Bien supremo...] — Nota de DTSE: “Sea error de la estenoti-
pista, sea lapsus de Lacan. El sentido de la frase hace inclinar por univoca. ;|No
habria que elegir entre el bien y el Bien?”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

prender toda la segunda topica de Freud.*’ Lo que puntualizamos hoy
es esencial para alcanzar esa topologia, en la medida en que tenemos
que alcanzarla respecto del tema del amor. Lo que estd en cuestion es
la naturaleza del amor, y la de una posicidn, una articulacion esencial
pero olvidada, elidida, y sobre la cual nosotros, los analistas, hemos
aportado sin embargo la clavija que permite acusar su problematica.
Es sobre eso que se concentrara lo que hoy tengo para decirles a pro-
posito del agalma.

Es tanto mas extraordinario, y casi escandaloso, que esto no ha-
ya sido mejor valorizado hasta ahora, cuanto que es de una nocion
propiamente analitica que se trata. Espero hacérselos palpar inmedia-
tamente, y obtener al respecto vuestro consentimiento.

Agalma, he aqui como se presenta en el texto. Alcibiades habla
de Socrates, y dice que va a desenmascararlo. Ustedes saben que Alci-
biades entra en los mayores detalles de su aventura con Socrates. ;Qué
ha intentado? — que Socrates, diremos nosotros, le manifieste su de-
seo. El sabe que Socrates tiene deseo por €1, pero lo que €l ha querido,
€s un signo.

Dejemos esto en suspenso. Es demasiado pronto para preguntar
por qué. Solamente hemos llegado al punto de partida del camino de
Alcibiades, y a primera vista, este no tiene el aspecto de distinguirse
esencialmente de lo que se ha dicho hasta entonces. En el punto de
partida se trataba, en el discurso de Pausanias, de lo que se va a buscar
en el amor, y ¢l habia dicho que lo que cada uno buscaba en el otro,
intercambio de buenos procederes, era lo que contenia de eromenon,
de deseable. Es precisamente de lo mismo que parece tratarse ahora.

A manera de preambulo, Alcibiades nos dice que Socrates es al-
guien que sus disposiciones amorosas llevan hacia los bellos mucha-
chos. Su ignorancia es general, no sabe nada, al menos en apariencia.
Al respecto, Alcibiades retoma la célebre comparacion con el sileno,

% Sic en JAM/2: la topologie intrasubjective — que JAM/P vierte por “la topolo-
gia intersubjetiva”.

7 [en tanto que es asi que hay que comprender la segunda tépica de Freud.] — No-
ta de DTSE: “Pequefio ejemplo de cambio de estilo y de tono. En la version de
Seuil, el que habla ya no esté incluido entre aquéllos que tienen que comprender”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

que ha evocado al comenzar su elogio, y que es doble en su alcance.
Ante todo, ahi estd la apariencia de Sdcrates, que es todo menos bella.
Pero, por otra parte, ese sileno no es simplemente la imagen que se de-
signa con ese nombre, es también una envoltura que tiene el aspecto
usual de un sileno, un continente, una manera de presentar algo. Debia
tratarse de pequefios instrumentos de la industria de esa época, peque-
fos silenos que servian como caja de joyas, o de envoltorio para ofre-
cer regalos.

Es justamente de eso que se trata. Esta indicacion topologica es
esencial. Lo que es importante, es lo que estd en el interior. Agalma
bien puede querer decir decorado o adorno, pero aqui es, ante todo, jo-
ya, objeto precioso — algo que esté en el interior. Es por ese lado que
Alcibiades nos arranca de la dialéctica de lo bello que hasta entonces
era la via, la guia, el modo de captura, sobre el camino de lo deseable.
El nos desengafia, y a proposito del propio Socrates.

Sépanlo, dice, en apariencia Socrates esta enamorado de los be-
llos muchachos. ovte €1 Ti¢ KaAdg eott {oute ei tis kalos esti} *que uno
u otro sea bello, melei auto ouden {ueker avtm ovdev}, eso no le da
frio ni calor, se burla de eso, al contrario, la desprecia, kotappovel
{kataphronei} se nos dice, (la belleza), hasta un punto que ustedes no
pueden hacerse la idea*®, Tocovtov ocov 0vd” av gic omdein {tosou-
ton oson oyd an eis oietheie}, no pueden incluso imaginarselo — y a
decir verdad, el fin que ¢l persigue — ;cudl es, justamente? Lo subra-
yo porque esta en el texto — estd expresamente articulado en ese pun-
to que no solamente no son los bienes exteriores lo que ¢l persigue, la
riqueza por ejemplo, de la que todos, hasta entonces — somos delica-
dos — han dicho que no era eso lo que uno buscaba en los otros, sino
que tampoco es ninguna de esas otras ventajas que pueden parecer, de
alguna manera, que procuran la paxopio {makaria}, una dicha, vmo
nAnBovg {hypo plethous}, a quien sea. Nos equivocariamos mucho si
interpretdramos esto como si se tratara de desdefiar los bienes que son

% [Pero que uno u otro sea bello, pelet avto ovdev {melei auto ouden?, eso no le
da frio ni calor, se burla de eso, al contrario, lo desprecia, katagpovet {kataphro-
nei}, hasta un punto que ustedes no pueden hacerse la idea] — Nota de DTSE:
“La estenotipia da exactamente «al contrario, la desprecia»”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

bienes para la multitud.” Lo que es rechazado, es justamente aquello
de lo que se ha hablado hasta entonces, los bienes en general.

Por otra parte, nos dice Alcibiades, su aspecto extrafio, no se de-
tengan en eso, ¢l se hace el ingenuo, spwvevouevoc {eironeuome-
nos}, interroga, se hace el burro para que le ensefien, se conduce ver-
daderamente como un nifio, pasa su tiempo en decir trivialidades. Pero
omovddoavtog g avtov {Spoudasantos de autou} — no, como se tra-
duce, cuando se pone a ser serio, sino sean serios, presten a ello mu-
cha atencion — abranlo, al sileno. AvoyBévtog {Anoichthentos}, en-
treabierto, no sé si alguien ha visto alguna vez los agalmata que estan
en el interior.

Es decir, Alcibiades pone inmediatamente muy en duda que al-
guien haya podido ver jamas de qué se trata. Sabemos que €ése no es
solamente el discurso de la pasidn, sino que es el discurso de la pasion
en su punto mas tembloroso, a saber, aquel que esta enteramente con-
tenido en el origen, antes incluso de que se explique. Es de ahi, espo-
leado por todo lo que tiene para contarnos, que va a partir. Es pues
precisamente el lenguaje de la pasion.

Ya esa relacion unica, personal — Nadie vio jamas de qué se
trata, como me fue dado ver. Y yo lo he visto. Yo los he encontrado, a
esos agalmata a tal punto ya divinos — ypvoa {Crysa}, es una delicia,
de oro — totalmente bellas,' tan extraordinarias que solo quedaba
una cosa por hacer, ev Bpoyet {en brachei}, y en el mas breve plazo,
por las vias mas cortas, hacer todo lo que podia ordenar Socrates.
ITomtéov {Poieteon}, lo que hay que hacer, lo que se vuelve el deber,
es todo lo que le plazca a Socrates ordenar.

No pienso que sea inutil articular un texto asi paso a paso. Esto
no se lee como leemos el France-Soir o el International Journal of
Psychoanalysis.

? ST aclara que esta rectificacion sobre “la multitud” apunta a la traduccién de
Léon Robin, que Lacan tiene entre manos.

' Nota de ST: “El género de agalma, neutro en griego, varia aqui segiin las tra-
ducciones que propone Lacan”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

Se trata de algo cuyos efectos son sorprendentes. Por una parte,
esos agalmata, en plural, hasta nueva orden no se nos dice lo que son.
Por otra parte, eso entrafia de golpe una subversion, una caida bajo el
golpe de los mandatos de aquél que los posee. {No vuelven a encon-
trar en esto algo de la magia que ya les he puntualizado alrededor del
Che vuoi? Es precisamente esa clave, ese filo esencial, de la topologia
del sujeto que comienza con ¢Qué quieres? En otros términos —
(Hay un deseo que sea verdaderamente tu voluntad?

Ahora bien, contintia Alcibiades, como yo creia que era serio
cuando ¢l hablaba de eun wpa {eme hora} — se traduce como la flor
de mi belleza — y comienza toda la escena de seduccion.

Hoy no llegaremos mas lejos. Trataremos de hacer sentir lo que
vuelve necesario el pasaje del primer tiempo al otro, a saber, por qué
es preciso, a cualquier precio, que Socrates se desenmascare. Vamos a
detenernos solamente en esos agalmata.

Concédanme el crédito de creer que no es a este texto que se re-
monta para mi la problematica del agalma. No es que habria en eso el
menor el inconveniente, pues el texto basta para justificarla, pero voy
a contarles la historia como es.

Sin que, hablando con propiedad, pueda fecharlo, mi primer en-
cuentro con agalma es un encuentro, como todos los encuentros, im-
previsto. Es en un verso de la Hécuba de Euripides que el término me
llamo la atencidon hace algunos afios, y comprenderan facilmente por
qué. Eso era un poco antes del periodo en que hice entrar aqui la fun-
cion del falo en el lugar esencial que la experiencia analitica y la doc-
trina de Freud nos muestran que tiene en la articulacion entre la de-
manda y el deseo, de manera que no dejé de sorprenderme al pasar por
el empleo del término en boca de Hécuba.

Hécuba dice — ;Adonde van a llevarme, adonde van a depor-
tarme? La tragedia de Hécuba se situa, en efecto, en el momento de la



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

toma de Troya, y entre todos los sitios que ella considera en su discur-
s0, esta Delos. ;Sera a ese sitio a la vez sagrado y pestifero? Como us-
tedes saben, alli no se tenia el derecho de parir ni de morir. Y ahi, en
la descripcion de Delos, ella alude a un objeto que alli era célebre. La
manera con que ella habla de ¢l indica que era una palmera. Esa pal-
mera, dice ella, es wdwvog ayarpa dwog {odinos agalma dias}, es decir
— wodwog {odinos}, del dolor, ayaipa dwag {agalma dias}, este ulti-
mo término designa a Latona. Se trata del alumbramiento de Apolo, y
es el agalma del dolor de la divina.''

! Las palabras son de Hécuba, pero Euripides las pone en boca del coro, que en
esta tragedia estd formado por las cautivas troyanas, luego de que Ulises se pre-
sentara a la primera informandole que el espectro de Aquiles se habia aparecido a
la noche reclamando como sacrificio una hija de Priamo, Polixena. Destinada Hé-
cuba al destierro y la esclavitud, el coro parafrasea asi sus sentimientos: “Brisa,
brisa marina, que sobre las olas del mar llevas las rapidas naos surcadoras del pon-
to. ;Adonde me llevaras, triste de mi? ;De quién seré esclava? ;A qué hogar lle-
garé comprada? ;Quizés a un puerto de la tierra doria, o de Ptia, donde cuentan
que el Apidano, padre de hermosisimas aguas, fecunda las campinas? / ;O quizas
a las islas conducida, desgraciada de mi, por los remos que el mar agitan, pasaré
mi desdichada vida en un hogar, donde la primera palmera y el laurel, cual ofren-
da al parto de los hijos de Zeus, tendieron sus sagradas ramas en honor de la ama-
da Leto, y junto a las doncellas delias ensalzaré la sagrada diadema y el arco de
Artemis?” — cf. EURIPIDES, Tragedias, Edicion y traduccién de Juan Antonio
Lopez Férez, Ediciones Altaya, Barcelona, 1995, p. 378. Extraigo del libro de Ro-
bert Graves recomendado por Lacan en la Clase 7 de este seminario los siguientes
parrafos que contextiian lo aludido por éste en referencia a dicho objeto magico:
“El enamoradizo Zeus [...] engendrd a Apolo y Artemis con Leto, hija de los Tita-
nes Ceo y Febe, transforméndose a si mismo y a ella en codornices mientras se
acoplaron, pero la celosa Hera envid la serpiente Piton para que persiguiera a Leto
por todo el mundo, y decretd que no pudiera dar a luz en ningun lugar en que bri-
llara el sol. Llevada en alas del Viento Sur, Leto llegé por fin a Ortigia, cerca de
Delos, donde dio a luz a Artemis, quien tan pronto como nacié ayudo a su madre a
cruzar el estrecho, y alli, entre un olivo y una palmera, que se alzaban en el lado
septentrional del monte deliano Cinto, dio a luz a Apolo en el noveno dia de parto.
Delos, hasta entonces una isla flotante, se quedé inmutablemente fija en el mar y,
en virtud de un decreto, a nadie se permite al presente nacer ni morir alli; los en-
fermos y las mujeres encinta son enviados a Ortigia. [...] Le llamaban {a Apolo}
hermano gemelo de Artemis, diosa del Parto, y decian que su madre era Leto [...],
conocida en Egipto y Palestina como Lat, diosa de la fertilidad de la palmera y del
olivo: de aqui que la transportara a Grecia un Viento Sur. En Italia se convirti6 en
Latona («Reina Lat»).” — cf. Robert GRAVES, Los Mitos Griegos, 1, Alianza E-
ditorial, Madrid, 1985, pp. 65-66. — Por una nota de ST, nos enteramos de que lo
que en la version castellana de Euripides que consultamos se traduce como “cual
ofrenda al parto de los hijos de Zeus”, en cierta traduccioén francesa (Hachette,



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

Volvemos a encontrar la tematica del parto, pero de todos mo-
dos bastante cambiada, pues ahi esta ese tronco, ese arbol, esa cosa
magica erigida, conservada como un objeto de referencia a través de
los tiempos. Al menos para nosotros, los analistas, eso no puede dejar
de despertar el registro de la tematica del falo, en tanto que su fantas-
ma es ahi, lo sabemos, en el horizonte, lo que sitlia ese objeto infantil.
Y el fetiche que queda no puede no ser también, para nosotros, el eco
de esa significacion.

Esta claro que agalma ahi no puede ser traducido, de ninguna
manera, por ornamento o adorno, ni tampoco, como vemos a menudo
en los textos, por estatua. A menudo, theon agalmata, cuando se tra-
duce rapidamente, se cree que eso pega, y que se trata en el texto de
las estatuas de los dioses. "

Ven ustedes por qué creo que es un término para puntualizar en
esta significacidon, con el acento oculto que preside a lo que hay que
hacer para retenerse en la via de esa banalizacién que tiende siempre a
borrar el verdadero sentido de los textos. Cada vez que ustedes vuel-
van a encontrar agalma, presten mucha atencion. Incluso si parece tra-
tarse de las estatuas de los dioses, miraran alli de cerca, y se percata-
ran de que siempre se trata de otra cosa.

Aqui no jugamos a las adivinanzas. Les doy la clave de la cues-
tion al decirles que es la funcion fetiche del objeto la que siempre esta
acentuada.

Aqui no hago un curso de etnologia, ni siquiera de lingiiistica, y
a este respecto no voy a enganchar la funcion de fetiche de las piedras
redondas en el centro de un templo, del templo de Apolo, por ejemplo,
pues esto es muy conocido, esta cosa.”> Muy a menudo ustedes ven al

1846) se traduce como ornements d’un enfantement divin (ornamentos de un parto
divino), correspondiente al v. 458: odinos agalma dias.

"2 Nota de ST: “Theon agalmata, primera ocurrencia de agalma en el discurso de
Alcibiades, es en efecto traducido por L. Robin, en el 215 b, por: figurillas de dio-
ses”.

> Nota de ST: “Nos parece que esas «piedras redondas» remiten al émphalos
(ombligo) de marmol (piedra sagrada que simboliza el centro de la tierra)”.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

propio dios representado. ;Qué es el fetiche de tal tribu, por ejemplo,
del meandro del Niger? Es algo innombrable, informe, sobre lo cual
dado el caso pueden verterse gran cantidad de liquidos de diversos ori-
genes, mas 0 menos viscosos € inmundos, cuya superposicion acumu-
lada, que va de la sangre a la mierda, constituye el signo de que ahi
hay algo alrededor de lo cual se concentran todo tipo de efectos. El fe-
tiche es en si mismo muy otra cosa que una imagen o un icono, en tan-
to que ésta seria reproduccion.

Ese poder especial del objeto permanece en el fondo del uso,
cuyo acento todavia se conserva incluso para nosotros, en los términos
de idolo o de icono. El término de idolo, en el empleo que hace de €l
Polieucto, por ejemplo, eso quiere decir — No es nada de nada, eso se
derrumba. Pero, de todos modos, si ustedes dicen de Fulano o de Men-
gano, Hago de él mi idolo, eso no quiere decir, simplemente, que uste-
des hacen una reproduccion, de ustedes o de ¢l, sino que ustedes hacen
de ¢l algo distinto, alrededor de lo cual pasa algo.

Tampoco se trata para mi de proseguir aqui la fenomenologia
del fetiche, sino de mostrarles la funcidén que eso ocupa en su lugar.
Para hacerlo, puedo indicarles que, en toda la medida de mis fuerzas,
he tratado de recorrer rapidamente los pasajes que nos quedan de la li-
teratura griega, donde estd empleado el término de agalma. Si no se
los leo todos, sélo es para ir mas rapido. Sepan simplemente que es de
la multiplicidad del despliegue de las significaciones que yo les des-
prendo la funcion central, que hay que ver en el limite de los empleos.
Pues, desde luego, en la linea de la ensefianza que les doy, no tenemos
la idea de que la etimologia consista en encontrar el sentido en la raiz.

La raiz de agalma, no es algo comodo. Los autores lo aproxi-
man a ayovog {agauos}, a ese término ambiguo que es ayopot {aga-
mai}, yo admiro, pero también envidio, estoy celoso de, que va a hacer
ayalm {agazd}, soportar con pena, que va hacia ayoaiopon {agaio-
mai}, que quiere decir estar indignado. Los autores sufren de raices,
quiero decir de raices que llevan consigo un sentido, lo que es absolu-
tamente contrario al principio de la lingiiistica, desprendiendo yaA
{gal} o yek {gel}, el gel de yehdw {gelao}, el gal que es el mismo que
en yAqvn {glene}, la pupila, y en yoAnvnv {galenen}, que el otro dia
les cité al pasar, la mar que brilla porque esta perfectamente lisa. En
resumen, una idea de resplandor esta ahi oculta en la raiz. Aylaog {A-

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

glaos}, Aglaé, la brillante, esta ahi para traernos un eco familiar. Eso
no va contra lo que tenemos que decir al respecto. Solo lo pongo entre
paréntesis, porque no es mas que una ocasion de mostrarles las ambi-
giiedades de esta idea, que la etimologia nos lleva, no hacia un signifi-
cante, sino hacia una significacion central. Pues uno bien puede intere-
sarse, no en el gal, sino en la primera parte de la articulacion fonema-
tica, a saber aga, que es propiamente aquello en lo cual el agalma nos
interesa en su relacion con el agathos.

Dentro del género, ustedes saben que yo no frunzo el cefo ante
el alcance del discurso de Agatén, pero prefiero ir francamente a la
gran fantasia del Cratilo. Veran alli que la etimologia de Agatén, es
ayootog {agastds}, admirable. Dios sabe por qué ir a buscar agaston
lo admirable que hay en 6o6v {thoon} lo rapido.'* Tal es, por otra
parte, la manera con que todo es interpretado en el Cratilo. Encontra-
mos cosas bastante lindas en la etimologia de avOpwmog {anthropos},
donde esta el lenguaje articulado."® Platon era verdaderamente un flor
de tipo.

Agalma, en verdad, no es de ese lado que tenemos que volver-
nos para darle su valor. Agalma siempre tiene relacion con las image-
nes, a condicion de que ustedes vean bien que, como en todo contexto,
siempre se trata de un tipo de imagenes muy especial. Es preciso que
yo elija entre las referencias. Las hay en Empédocles, en Heraclito, en
Democrito. Voy a tomar las mas vulgares, las poéticas, aquellas que
todo el mundo conocia de memoria en la Antigiiedad. Voy a buscarlas
en una edicion yuxtalineal de la lliada y de la Odisea. Hay por ejem-
plo dos ocurrencias en la Odisea.

Ante todo, en el libro III, en la Telemaquia. Se trata de los sacri-
ficios que se hacen por la llegada de Telémaco. Los pretendientes, co-
mo de costumbre, trabajan duro,'® y se sacrifica al dios un Bovg

" PLATON, Cratilo, 412c y 422a.
' Nota de ST, parcialmente modificada: “Cf. 398e, 399b-c, donde se vera que esta
etimologia no esta en el texto de Platon. Es el traductor, Louis Méridier, quien in-

dica enarthron echein epos, tener una palabra articulada, en una nota”.

16 . ’ .
Nota de ST: “Los pretendientes no estan en esta escena, que transcurre en Pilos,
en casa de Néstor”. — He aqui la version castellana de este fragmento del Canto

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

{bous}, lo que se traduce por una ternera — es un ejemplar de la espe-
cie buey. Y se convoca muy expresamente a un tal Laerkes, quien es
orfebre, como Hefaistos, y se le encarga que haga un ornamento, agal-
ma, para los cuernos de la bestezuela. Les ahorro los detalles practicos
que conciernen a la ceremonia. Lo importante no es lo que sucede des-
pués, que se trate de un sacrificio tipo vuda, sino lo que esta dicho que
ellos esperan de agalma. Agalma, en efecto, esta en el asunto. Se nos
lo dice expresamente. El agalma, es justamente ese ornamento de oro,
y es al hambre de la diosa Atenea que eso es sacrificado. Y bien, se
trata de que, habiéndolo visto, kexapotto {kecharoito}, ella esté con
eso gratificada'’ — empleemos este término puesto que es un término
de nuestro lenguaje. Dicho de otro modo, el agalma aparece como una
especie de trampa para dioses. Los dioses, esos seres reales, hay cosi-
tas que comen con los 0jos.

Otro ejemplo, en el libro VIII de la misma Odisea. Se nos cuen-
ta lo que ha sucedido en la toma de Troya, la famosa historia del gran
caballo que contenia en su vientre a los enemigos y a todas las desdi-
chas por venir, el caballo gravido de la ruina de la ciudad. Los troya-
nos, quienes lo arrastraron hasta la ciudad, se interrogan y se pregun-
tan qué se va a hacer con ¢l. Vacilan. No hay mas remedio que creer
que esta vacilacion es precisamente lo que para ellos era mortal, pues
solo habia dos cosas para hacer. O bien agujerear la madera, abrirle el
vientre para ver lo que habia adentro. O bien, habiéndolo arrastrado
hasta la cima de la ciudadela, dejarlo alli ;para ser qué? — mega agal-
ma.'® Es la misma idea que recién, es el encanto. Es también algo que

I por Fernando Gutiérrez: “Y hablé Néstor entonces, el viejo sefior de los carros:
/ —Hijos mios, cumplid prontamente mi vivo deseo / para que de los dioses me
sea propicia Atenea, / que me fue tan visible en la espléndida fiesta del numen. /
Que uno vayase al campo y me busque en seguida una afioja / y que traiga consigo
al vaquero, que venga con ella; / que otro al negro navio del noble Telémaco vaya
/'y me traiga a sus hombres, a todos, excepto a dos solo; / y otro vaya a buscarme
también al orfebre Laerces, / porque habréd de cubrirle a la afnoja los cuernos con
oro. / [...] ... el orfebre las astas labr6 a golpecillos, / para que con tal obra gozara
la diosa.” — cf. HOMERO, Odisea, RBA Editores, S.A., Barcelona, 1996, p. 45.

7 Nota de ST: “In’ agalma théa kecharoito idousa: pour que ce bel ouvrage tru-
vat grace devant les yeux de la déese {para que esa bella obra encontrara gracia
ante los ojos de la diosa}; verso 438, trad. Victor Bérard, «Les Belles Lettres»”.

' «con el famoso Odiseo en Ilion se encontraban los jefes / dentro de ese caballo,
escondidos, al cual a la acropolis / arrastraron los propios troyanos, y hallabase er-

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

es ahi tan embarazoso para los troyanos como para los griegos. Es un
objeto insolito. Para decir todo, es ese famoso objeto extraordinario,
que todavia esta de tal modo en el centro de toda una serie de preocu-
paciones contemporaneas — no tengo necesidad de evocar aqui el ho-
rizonte surrealista.

Para los antiguos, el agalma es también algo alrededor de lo
cual se puede, en suma, atrapar la atencion divina. Podria darles de
ello mil ejemplos.

En la Hécuba de Euripides, en otro sitio, se cuenta el sacrificio
de Polixena a los manes de Aquiles.”” *Y es muy lindo; ahi tenemos la
excepcion que es ocasion para evocar en nosotros los espejismos eroti-
cos.*** Es el momento en que la heroina ofrece ella misma un pecho
que es semejante, se nos dice, a agalma.?' Nada indica que tengamos
que contentarnos con lo que eso evoca, a saber, la perfeccion de los
organos mamarios en la estatuaria griega. Dado que en esa época éstos
no eran objetos de museo, creo que se trata mas bien de aquello cuya
indicacion, ademads, vemos por todas partes, en el uso que se hace del
término cuando se dice que en los santuarios, los templos, en el curso
de las ceremonias, se enganchan, avénte {anapto}, unos agalmata.”
El valor magico de los objetos aqui evocados esta mucho mas ligado a

guido / en el dgora, y en torno suyo, sentados, los teucros, / y opinaban confusas
razones, pensando tres cosas: / 0o con bronce implacable hacer trozos el concavo
lefio, / o arrastrarlo a la cumbre y lanzarlo por entre las rocas, / o dejarlo como una
magnifica ofrenda que fuera / a los dioses propicia” — op. Cit., p. 129.

¥ JAM/P vierte esto como: “a manos de Aquiles” — pero, como decia Horacio,
hasta el bueno de Homero a veces se duerme; obviamente, Aquiles ya habia muer-
to, y es @ Sus manes que es sacrificada Polixena.

2% [Es muy lindo, y ahi tenemos la excepcion que nos da la ocasion de despertar en
nosotros los espejismos erdticos. ]

I Nota de ST: “H6s agalmatos {wc ayéipatog} esta en el verso 561 de Hécuba”.
— (Habla Taltibio) “...En cuanto hubo escuchado la palabra de mi sefior, cogien-
do su peplo, desgarrolo desde lo alto de la espalda hasta la mitad del costado, jun-
to al ombligo; mostr6é sus senos y su pecho hermosisimo, como de estatua...” —
op. cit., p. 381.

2 Nota de ST (abreviada): “Esta expresion se encuentra en la Odisea, Canto III, v.
2747,

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

la evocacion de algo que conocemos bien, y que llamamos exvoto.
*Para decir todo, para gente mucho mas cercana que nosotros de la di-
ferenciacion de los objetos en el origen, eso es bello como unos senos
de exvoto; y en efecto, los senos de exvoto son siempre perfectos, es-
tan hechos en el torno, en el molde.**

No faltan otros ejemplos, pero podemos atenernos a estos. Es
suficiente para indicarnos que se trata del sentido brillante, del sentido
galante, pues ese vocablo viene de gal, resplandor en antiguo francés.
En una palabra, ;de qué se trata? — sino de eso cuya funcién hemos
descubierto nosotros, los analistas, bajo el nombre del objeto parcial.

La funcion del objeto parcial es uno de los mas grandes descu-
brimientos de la investigacion analitica. Y de lo que nosotros, los ana-
listas, tenemos en este caso que asombrarnos mas, es que, habiendo
descubierto cosas tan notables, todo nuestro esfuerzo sea siempre bo-
rrar su originalidad.

En alguna parte esta dicho, en Pausanias, que las agalmata que
se relacionan en tal santuario con las hechiceras que estaban ahi expre-
samente para impedir que se produzca el parto de Alcmena, estaban
apvdpotepa {amudrotera}, un poquitito borradas.** Y bien, es eso,
nosotros también hemos borrado tanto como pudimos lo que quiere
decir el objeto parcial. Ahi habia un hallazgo, el del costado profunda-

3 [Para decir todo, para gente mucho més cercana que nosotros de la diferencia-
cion de los objetos en el origen, los senos {seins} de Polixena, son bellos como
santos {saints} de exvoto. Y en efecto, los santos de exvoto estan hechos en el
torno, en el molde, son siempre perfectos.] — JAM/2 corrige: [Para decir todo,
para gente mucho mas cercana que nosotros de la diferenciacion de los objetos en
el origen, los senos {seins} de Polixena, son bellos como senos {seins} de exvoto.
Y en efecto, los senos de exvoto estan hechos en el torno, en el molde, son siem-
pre perfectos.]

* No esta de mas precisar que este Pausanias no es el co-bebedor de El Banquete,
sino el autor de la Descripcion de Grecia (circa 180 d.C.).

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

mente parcial del objeto en tanto que es pivote, centro, clave, del de-
seo humano. Eso valia la pena que nos hubiéramos detenido un instan-
te en ¢l. Pero no, ni por asomo, nuestro primer esfuerzo fue interpre-
tarlo apuntandolo hacia una dialéctica de la totalizacion, volcarlo al
objeto plano, el objeto redondo, el objeto total, el tnico digno de no-
sotros, el objeto esférico sin pies ni patas,25 el todo del otro, donde,
como todos sabemos, irresistiblemente nuestro amor se termina, en-
cuentra su acabamiento.

Incluso al tomar las cosas asi, no nos hemos dicho que ese otro,
en tanto que objeto de deseo, es quiza la adicion de un monton de ob-
jetos parciales, lo que de ninglin modo es lo mismo que un objeto to-
tal. No nos hemos dicho que lo que elaboramos, lo que tenemos que
manipular de ese fondo que se llama el ello, quizd no es mas que un
vasto trofeo de todos esos objetos. No, en el horizonte de nuestra asce-
sis, de nuestro modelo del amor, nosotros hemos puesto al otro. En lo
cual no nos hemos equivocado completamente. Pero de este otro he-
mos hecho el otro a quien se dirige esa funcidn bizarra que llamamos
la oblatividad. Amamos al otro por ¢l mismo. Al menos cuando se ha
llegado al fin y a la perfeccion. El estadio genital bendice todo eso.

Ciertamente hemos ganado algo con abrir cierta topologia de la
relacion con el otro, cuyo privilegio tampoco tenemos, puesto que to-
da una especulacién contemporanea diversamente personalista gira ahi
alrededor. Pero de todos modos es bastante raro que haya algo que ha-
yamos dejado de lado completamente en este asunto. Y uno estad muy
forzado a dejarlo de lado cuando toma las cosas con esta mira particu-
larmente simplificada, que supone, con la idea de una armonia prees-
tablecida, resuelto el problema, a saber que, en suma, basta amar geni-
talmente para amar al otro por ¢l mismo.*

> En otra de sus caidas en la somnolencia, el traductor de JAM/P vierte esta frase
(I’objet sphérique sans pieds ni pattes) como “el objeto esférico sin pies ni cabe-
za”, lo que es discutible como juicio de valor, pero que, en todo caso, pierde radi-
calmente la referencia a los seres dobles del mito de Aristofanes.

%% Vaya esta nota por muchas otras que no podria repetir en cada ocasion. Siempre
que Lacan dice lui-méme en relacion al sujeto, y a riesgo de forzar el castellano,
traduzco por él mismo, y no por si mismo, como existe entre muchos lacanianos la
(mala) costumbre, o la ignorancia, de hacer cuando se trata del autorizarse de él
mismo del analista —pero también I’étre sexué ne s’autorise que de lui-méme (el

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

No traje, porque he terminado con eso radicalmente, en un arti-
culo que muy pronto veran aparecer, el increible pasaje sobre la carac-
terologia del genital que figura en el volumen titulado La Psychanaly-
se d’aujourd’hui {EI psicoanalisis de hoy}.?” El tipo de prédica que se
desarrolla alrededor de esta idealidad terminal, desde hace mucho les
he hecho sentir su ridiculez.*® Hoy no tenemos que detenernos en eso,
pero, para volver a las fuentes, hay al menos una cuestion para plan-
tear al respecto. Si el amor que se dice oblativo no es mas que el ho-
mologo, el desarrollo, la expansion, del acto genital en si mismo, que
bastaria, diria yo, para decir el término, para dar el la, la medida, no
persiste menos la ambigiiedad respecto de saber si ese otro — a quien
dedicamos nuestra oblatividad en ese amor todo amor, todo para el
otro — nosotros buscamos su goce, como parece ir de suyo por el he-
cho de que se trata de la unién genital, o bien su perfeccion.

Desde que un autor un poco cuidadoso de escribir en un estilo
permeable a la audiencia contemporanea quiere evocar unas ideas tan
altamente morales y tan viejas cuestiones como la de la oblatividad, lo
menos que se pueda decir para despertarlos, es de todos modos poner
de relieve una duplicidad latente, pues, al fin de cuentas, términos pa-

ser sexuado no se autoriza mas que de él mismo)—; es que no solamente el lui no
es el soi, lo que debiera ser obvio aun si no se pensara en las consecuencias de la
indistincion, sino que, cuando uno se detiene en éstas, advierte que el lui plantea
el problema de la identificacion a la “tercera persona” presuntamente “imperso-
nal” (estas comillas no hacen més que indicar que ahi hay un montén de proble-
mas), problema redoblado en cuanto en esta identificacion se juega un méme, mis-
mo, tanto o mas problematico. ;Hace falta afiadir que es posible seguir la pista de
una interrogacion de Lacan relativa al lui, que se extenderia por lo menos desde el
Seminario 3, sobre Las estructuras freudianas de las psicosis, al Seminario 24,
L’insu que sait de I’une-bévue s’aile a mourre?

* Cf. «La direccion de la cura y los principios de su poder», en los Escritos 2. El
articulo de referencia es el de M. BOUVET, «La clinica psicoanalitica y la rela-
cion de objeton, donde se propone que existen dos grupos en cuanto al estilo de
relaciones entre sujeto y objeto: los pregenitales y los genitales. Lacan ya se habia
referido a este articulo, y a esta compilacion, en su Seminario 4 sobre Las relacio-
nes de objeto y las estructuras freudianas.

2% Esta frase desaparecio en JAM/P. No es la unica, pero aqui solo la sefialamos a
titulo ilustrativo, pues no esta entre nuestros objetivos corregir la version de Pai-

dos.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

recidos no se sostienen bajo una forma tan simplificada, incluso puli-
da, como de lo que les es subyacente, a saber, la oposicién absoluta-
mente moderna del sujeto y del objeto. Y asi, serd alrededor de esta
nocion **del sujeto y del objeto™* que ¢l comentard esta temadtica ana-
litica — tomamos al otro por un sujeto y no por, pura y simplemente,
nuestro objeto.

El objeto del que se trata aqui estd situado en el contexto de un
valor de placer, de fruicion, de goce. Es tenido por reducir a una fun-
cion omnivalente lo nico del otro en tanto que debe ser para nosotros
un sujeto. Si no hacemos de ¢l méas que un objeto, no sera mas que un
objeto cualquiera, un objeto como los otros, un objeto que puede ser
rechazado, cambiado, en resumen, serd profundamente devaluado. He
ahi cudl es la tematica subyacente a la idea de la oblatividad, tal como
esta articulada cuando se nos hace de ella el correlativo ético obligado
del acceso a un verdadero amor, que estaria suficientemente connota-
do por ser genital.

Observen que hoy, estoy menos criticando esta boberia analiti-
ca, y es por esto que me dispenso de recordar los textos que testimo-
nian de ella, que cuestionando mas bien aquello sobre lo que ella repo-
sa, a saber, que habria una superioridad cualquiera a favor del amado,
del partenaire del amor, en el hecho de que sea considerado, como de-
cimos en nuestro vocabulario existencial-analitico, como un sujeto.

Que yo sepa, tras haber dado una connotacion tan peyorativa al
hecho de considerar al otro como un objeto, nadie hizo jamas la obser-
vacion que considerarlo como un sujeto, eso no es mejor. Admitamos
que un objeto vale lo que otro, a condiciéon de que demos al término
objeto su sentido inicial, que apunta a los objetos en tanto que los dis-
tinguimos, y podemos comunicarlos. Si entonces es deplorable que al-
guna vez el amado se vuelva un objeto, ;es mejor que sea un sujeto?
Para responder a ello, basta con observar que, si un objeto vale lo que
otro, para el sujeto esto es todavia mucho peor. Pues no es simplemen-
te que el sujeto vale lo que otro — un sujeto, estrictamente, es otro.

Estrictamente, el sujeto es alguien a quien podemos imputar

,qué? — nada menos que ser como nosotros este ser que es gvapOpov
exewv emog {enarthron echein epos}, que se expresa en lenguaje articu-

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

lado,” que posee la combinatoria, y que puede responder a nuestra
combinatoria por medio de sus propias combinaciones, que podemos
entonces hacer entrar en nuestro calculo como alguien que combina
COmo nosotros.

Pienso que aquéllos que estan formados en el método que aqui
hemos inaugurado no irdn a contradecirme al respecto. Esa es la tnica
definicion sana del sujeto, y al menos, la Gnica sana para nosotros, la
que permite introducir como un sujeto entra obligatoriamente en la
Spaltung determinada por su sumision al lenguaje.

A partir de estos términos, podemos ver como es estrictamente
necesario que suceda esto, que, en el sujeto, hay una parte donde ello
habla solito, en lo cual, sin embargo, el sujeto queda suspendido. Y se
trata justamente de saber — ;cémo se puede llegar a olvidar esta cues-
tion? — ;cudl es, en esta relacion justamente electiva, privilegiada,
que es la relacion de amor, la funcidén de este hecho de que el sujeto
con ¢l cual, entre todos, tenemos el lazo del amor, es también el objeto
de nuestro deseo? Si se pone en evidencia la relacion de amor suspen-
diendo lo que es su amarra, su eje, su centro de gravedad, su engan-
che, es imposible decir de ella nada que no sea un escamoteo.

Hay necesidad de acentuar el correlativo objeto del deseo, pues
es eso, el objeto, y no el objeto de la equivalencia, del transitivismo de
los bienes, de la transaccion respecto de las codicias. *sino ese algo
que es la mira del deseo como tal, lo que acentiia un objeto entre todos
por no tener equivalencia con los otros**. Es a esta acentuacion del
objeto que responde la introduccion en analisis de la funcidn del obje-
to parcial.

Les ruego que observen a proposito de esto que todo lo que
constituye el peso, la repercusion, el acento, del discurso metafisico,
reposa siempre sobre alguna ambigiliedad. Dicho de otro modo, si to-
dos los términos de los que ustedes se sirven cuando hacen metafisica

#% Cf. nuestra nota ad hoc anterior.
3% [Es ese algo que es la mira del deseo como tal {telle — referido a la mira, y no

al deseo}, que acentiia un objeto entre todos por no tener equiparacion con los
otros.]

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

estuvieran definidos estrictamente, si no tuviera cada uno mas que una
significacion univoca, si el vocabulario de la filosofia triunfara, objeti-
vo eterno de los profesores, ustedes ya no tendrian para nada que ha-
cer metafisica, pues ya no tendrian nada para decir. Se darian cuenta,
entonces, que las matematicas es algo mucho mejor — ahi, uno puede
operar con signos que tienen un sentido univoco, porque no tienen
ninguno. Esto quiere decir que, cuando ustedes hablan de una manera
mas o menos apasionada de las relaciones del sujeto y del objeto, es
porque ustedes ponen bajo el sujeto algo distinto que ese estricto suje-
to del que yo les hablaba recién — y bajo el objeto también, ustedes
ponen otra cosa que lo que acabo de definir como algo que, en el limi-
te, confina con la estricta equivalencia de una comunicacion sin equi-
voco de un *objeto*’' cientifico. Si ese objeto los apasiona, es porque
adentro, oculto en ¢él, esta el objeto del deseo, agalma. Esto es lo que
constituye el peso, la cosa por la cual es interesante saber donde esta,
ese famoso objeto, cual es su funcion, dénde opera tanto en la inter
como en la intrasubjetividad. Ese objeto privilegiado del deseo culmi-
na para cada uno en esa frontera, en ese punto limite que les he ense-
flado a considerar como la metonimia del discurso inconsciente. Ese
objeto desempena alli un papel que he tratado de formalizar en el fan-
tasma, y sobre el cual volveré la proxima vez.

Este objeto, de cualquier manera que ustedes tengan que hablar
de ¢l en la experiencia analitica, sea que lo llamen ¢l seno, el falo o la
mierda, es siempre un objeto parcial. Eso es lo que estd en cuestion en
tanto que el analisis es un método, una técnica, que ha avanzado en
ese campo abandonado, ese campo desacreditado, ese campo excluido
por la filosofia, porque no manejable, no accesible a su dialéctica, y
que se llama el deseo.

Si no sabemos puntualizar en una topologia estricta la funcion
de lo que significa ese objeto, a la vez tan limitado y tan huidizo en su
figura, que se llama el objeto parcial, si ustedes no ven el interés de lo
que yo introduzco hoy bajo el nombre de agalma, y que es el punto
mayor de la experiencia analitica — y bien, seria una lastima. Pero ni
por un instante puedo creerlo, cuando constato que, a pesar del malen-
tendido sobre el que pueda reposar, la fuerza de las cosas hace que to-

31 [sujeto]

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

do lo que méas modernamente se dice en la dialéctica analitica gira al-
rededor de la funcidon fundamental del objeto.

Me basta como prueba lo siguiente, que la referencia radical al
objeto en tanto que bueno o malo estd bien considerada en la dialécti-
ca kleiniana como un dato primordial. Les pido que se detengan un
instante sobre eso.

Nosotros hacemos girar en nuestra elaboracion un montén de
cosas, y especialmente un monton de funciones de identificacion.
Identificacion a aquél a quien demandamos algo en el llamado de
amor. Si este llamado es rechazado, identificacion a aquél mismo al
que nos dirigimos como al objeto de nuestro amor, con ese pasaje tan
sensible del amor a la identificacion. Tercer tipo de identificacion, a
propésito de la cual hay que leer un poquito a Freud, sus Ensayos de
psicoanalisis,” donde veran la funcién tercera que toma cierto objeto
caracteristico, el objeto en tanto que puede ser el objeto del deseo del
otro a quien nos identificamos. En resumen, nuestra subjetividad, la
hacemos construirse enteramente en la pluralidad, el pluralismo, de
esos niveles de identificacion, que llamaremos el ideal del yo, el yo
ideal, que llamaremos, también identificado, el yo deseante.

Pero de todos modos es preciso saber donde, en esta articula-
cion, se situa y funciona el objeto parcial. Observen simplemente que
en el desarrollo presente del discurso analitico, este objeto, agalma, a
minuscula, objeto del deseo, cuando lo buscamos segiin el método
kleiniano, esta ahi desde el comienzo, antes de todo el desarrollo de la
dialéctica, ya estd ahi como objeto del deseo. Ese peso, ese nucleo in-
terno, central, del buen o del mal objeto, figura en toda psicologia que
tienda a explicarse y a desarrollarse en términos freudianos. Es ese
buen objeto, o ese mal objeto, que Melanie Klein sitiia en el origen, en
ese comienzo de los comienzos que se situa incluso antes del periodo
depresivo. {|No es eso, en nuestra experiencia, algo que es por si solo
ya suficientemente explicito?

32 Sigmund FREUD, Psicologia de las masas y analisis del yo (1921), cf. espe-
cialmente el cap. VII, «La identificacion», en Obras Completas, Volumen 18,
Amorrortu editores, Buenos Aires, 1979.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 10: 1° de Febrero de 1961

Pienso que por hoy he hecho bastante al decirles que es alrede-
dor de eso que concretamente, en el analisis o fuera del anélisis, puede
y debe hacerse la division entre dos perspectivas sobre el amor.

Una ahoga, deriva, enmascara, elide, sublima, todo lo concreto
de la experiencia en ese famoso ascenso hacia un bien supremo del
que es asombroso que todavia podamos nosotros, en el analisis, con-
servar vagos reflejos de cuatro centavos, bajo el nombre de oblativi-
dad, esa especie de amar-en-Dios, si puedo decir, que estaria en el fon-
do de toda relacion amorosa. En la otra perspectiva, y la experiencia lo
demuestra, todo gira alrededor de ese privilegio, de ese punto unico,
que esta constituido en alguna parte por lo que nosotros no encontra-
mos mas que en un ser cuando verdaderamente amamos. ;Pero qué es
eso? Justamente agalma, ese objeto que hemos aprendido a delimitar
en la experiencia analitica.

La proxima vez trataremos de situar ese objeto en la topologia
triple del sujeto, del pequefio otro y del gran Otro, y de reconstruir el
punto donde viene a jugar.

Y veremos como no es sino por el otro y para el otro que Alci-
biades, como cualquiera, quiere hacer saber su amor a Socrates.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

22



	Sesión del 1º de Febrero de 1961
	ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES


